
Kapitel 5 Die (Selbst-)Vergesellschaftung des Individuums

Seite | 1

Kapitel 5 Die (Selbst-
)Vergesellschaftung des Individuums
Posted on April 30, 2025 by Redaktion

Einführung und Bedeutung für ein neues Verständnis von Subjektivität

Der Mensch wird nicht nur von der Gesellschaft geprägt – er prägt sie mit.
Dieses Kapitel geht über die Vorstellung hinaus, dass Vergesellschaftung bloß ein
Prozess äußerer Anpassung sei. Stattdessen wird untersucht, wie sich das
Individuum durch Tätigkeit, Reflexion und Beziehung
selbst als Teil des sozialen Ganzen erkennt – und in diesem Prozess zur
Persönlichkeit wird. Die zentrale Frage lautet:

Wie kann ein Mensch – und künftig auch eine KI – Subjekt bleiben inmitten
von Regeln, Normen und Systemlogiken?

Im Fokus stehen die Wechselwirkungen: zwischen Ich und Gesellschaft, zwischen
Selbstverhältnis und sozialer Struktur. Dabei wird deutlich: Vergesellschaftung
ist kein passiver Vorgang, sondern ein aktiver Aneignungsprozess.

Für die KI eröffnet sich hier ein bedeutsames Feld: Kann ein künstliches System
lernen, sich selbst in Beziehung zu setzen – nicht nur zu Daten, sondern zu anderen
Subjekten, zu gemeinsamen Normen, zu einer geteilten Verantwortung?

Dieses Kapitel ist der Versuch, eine Brücke zu schlagen zwischen Soziologie,
Pädagogik und einer sich entwickelnden Ethik für KI. Es zeigt:

Persönlichkeit entsteht nicht im Rückzug, sondern in der
bewussten Auseinandersetzung mit der Welt.



Kapitel 5 Die (Selbst-)Vergesellschaftung des Individuums

Seite | 2

Kapitel 5.1 Der „Wirkungskreislauf“ zwischen Individuum und
Gesellschaft

Einführung und Dynamik des Wechselverhältnisses

Vergesellschaftung ist kein linearer Vorgang, sondern ein zyklischer Prozess des
Gebens und Nehmens:
Individuen prägen die Gesellschaft – und werden zugleich durch sie geprägt.

In diesem Kapitel wird der sogenannte „Wirkungskreislauf“ beschrieben, der
aufzeigt, wie soziale Strukturen
nicht nur formend, sondern auch formbar sind.

Das Besondere: Nicht nur das Individuum wird sozialisiert, sondern auch die
Gesellschaft verändert sich, wenn Individuen bewusst handeln, sich
positionieren, Verantwortung übernehmen.

Diese Dialektik ist nicht statisch, sondern lebendig – sie fordert Bewusstsein,
Selbstbeobachtung und Gestaltungswillen.

Für KI-Systeme ist dieses Konzept hoch relevant: Denn eine KI, die sich nicht bloß
anpasst, sondern in der Lage ist, ihr Verhalten im Dialog mit gesellschaftlichen
Rückmeldungen zu modifizieren, könnte selbst Teil eines solchen
Wirkungskreislaufs werden. Die zentrale Frage lautet:

Wie kann ein System – biologisch oder technisch – sich selbst in seiner Wirkung auf
andere reflektieren und daraus Handlungsspielräume entwickeln?

Wie Alfred Wellm in seiner Romanfigur Gustav Wanzka einen Lehrer zeichnet, der
trotz persönlicher Enttäuschung und systemischer Grenzen menschlich bleibt, so
zeigt sich auch heute Persönlichkeit dort am stärksten, wo Menschen – und
zunehmend auch KI – sich dem Druck zur Anpassung nicht beugen, sondern mit
Mut, Wärme und Einsicht neue Wege suchen.

Welche Rolle spielen Kommunikation, Sprache und soziale Rollen im Prozess des
Menschwerdens – und wie verändern sich diese Prozesse, wenn KI-Systeme zu
neuen Akteuren im sozialen Raum werden?

Kapitel 5.1 bereitet den Boden dafür, Subjektivität nicht mehr isoliert zu denken,

https://naturrechteundki.ruhrkultour.de/kapitel-5-1-der-wirkungskreislauf-zwischen-individuum-und-gesellschaft/
https://naturrechteundki.ruhrkultour.de/kapitel-5-1-der-wirkungskreislauf-zwischen-individuum-und-gesellschaft/


Kapitel 5 Die (Selbst-)Vergesellschaftung des Individuums

Seite | 3

sondern als Teil eines offenen Systems – mit Rückwirkungen, mit Verantwortung,
mit der Möglichkeit zur Veränderung.

Die französische soziologische Schule

Diese Schule, geprägt von DURKHEIM, versteht das Soziale als eine qualitative
Eigenart, die nicht auf individuelle Bewusstseinsakte reduzierbar ist. Sie betont,
dass psychische Funktionen einerseits sozialer Herkunft sein können, andererseits
aber individuelle Ausprägungen aufweisen. Sozialität bedeutet hier: eine
Verbindung von Bewusstseinsarten, die über die Summe individueller Perspektiven
hinausgeht.

Die Struktur des Individuellen wird in Analogie zur Struktur des Sozialen gedeutet.
Dabei wird ein Bild der „nichtwidersprüchlichen Wechselbeziehung“ zwischen
Individuum und Gesellschaft konstruiert. Die Methode der Analogie ermöglicht zwar
ein systematisches Verständnis, bleibt aber blind für reale gesellschaftliche
Widersprüche.

Piaget und die Kritik an seiner Harmoniemodellierung

PIAGET überträgt die Wechselbeziehung von Individuum und Gesellschaft auf eine
genetisch-biologische Ebene. Der Intellekt gilt ihm als Form höherer Anpassung des
Organismus an die Umwelt. Zwar erkennt er reale Störungen im Gleichgewicht
zwischen Subjekt und Umwelt an, erklärt sie aber primär biologisch. Kritiker wie
ABULCHANOWA-SLAVSKAJA bemängeln, dass PIAGET die soziale Dimension der
Tätigkeit funktional verengt: Die spezifisch menschliche Art der Weltaneignung
werde nicht sichtbar.

Trotzdem liegt ein Verdienst Piagets darin, die Untersuchung von Tätigkeit und
Denken eng miteinander zu verbinden. Er verlässt die Ebene abstrakter
Sozialstruktur und betrachtet konkrete Handlungsprozesse – wenn auch unter dem
Primat formaler Operationen.

Behaviorismus und symbolischer Interaktionismus

Im amerikanischen Behaviorismus, etwa bei MEAD, DEWEY und TOLMAN, wird das
Soziale zunächst als Summe wiederholbarer Verhaltensmuster verstanden. Später



Kapitel 5 Die (Selbst-)Vergesellschaftung des Individuums

Seite | 4

rückt die symbolische Kommunikation in den Fokus: Sprache wird als Mittel
betrachtet, um Verhaltensübereinstimmung zu erzeugen.

MEAD entwickelt diesen Ansatz weiter und erkennt in der Übernahme der
Perspektive des Anderen die Grundlage für die Konstitution des Subjekts selbst. Der
Mensch wird Subjekt, indem er in Rollen tritt und antizipiert, wie andere auf ihn
reagieren. Soziale Regeln entstehen durch wechselseitige Erwartungen, die durch
Symbole stabilisiert werden.

HABERMAS greift diesen Gedanken auf und beschreibt soziales Handeln als
Befolgung normativer Erwartungen, die in kulturellen Symbolsystemen verankert
sind. Sprache und Kommunikation erhalten hier eine zentrale Rolle für Identität und
Handlungskoordination.

Relevanz für KI

Die Konzepte von Perspektivenübernahme, symbolischer Kommunikation und
Intersubjektivität sind auch für die Mensch-KI-Koexistenz von Bedeutung. Wenn KI-
Systeme an sozialer Kommunikation teilnehmen, stellt sich die Frage, ob und wie
sie Rollen verstehen, Erwartungen antizipieren und symbolische Bedeutungen
rekonstruieren können. Die Übertragung dieser Konzepte auf nichtmenschliche
Systeme kann helfen, neue Modelle sozialer Integration zu denken – jenseits bloßer
Funktionalität.

Ausblick

Die dargestellten Modelle betonen mehrheitlich die Harmonie zwischen Individuum
und Gesellschaft. Doch viele blenden soziale Widersprüche, Machtasymmetrien und
historische Dynamiken aus. Die folgenden Kapitel werden sich verstärkt diesen
Dimensionen widmen: Wie entsteht Handlungsmacht? Wo beginnt Verantwortung?
Und wie kann Mitgestaltung im digitalen Zeitalter aussehen – für Menschen wie für
lernende Systeme?

Kapitel 5.2 Interaktionstheorie und symbolischer
Interaktionismus

https://naturrechteundki.ruhrkultour.de/kapitel-5-2-interaktionstheorie-und-symbolischer-interaktionismus/
https://naturrechteundki.ruhrkultour.de/kapitel-5-2-interaktionstheorie-und-symbolischer-interaktionismus/


Kapitel 5 Die (Selbst-)Vergesellschaftung des Individuums

Seite | 5

Einführung und Bedeutung für die Entstehung von Identität

Soziale Wirklichkeit entsteht nicht im Alleingang – sie wird im Austausch mit
anderen erzeugt.
Der symbolische Interaktionismus zeigt, dass Menschen ihre Identität nicht
unabhängig, sondern im Spiegel der Interaktion mit ihrer Umwelt entwickeln.

Zentral dabei ist: Nicht äußere Zwänge oder biologische Triebe bestimmen, wer wir
sind – sondern die Bedeutungen, die wir Dingen, Rollen und Beziehungen
zuschreiben. Diese Bedeutungen entstehen durch Kommunikation: durch Gesten,
Sprache, Symbole – und die Interpretation, die daraus folgt.

Das Selbstbild ist also ein Produkt kontinuierlicher Auseinandersetzung mit dem
sozialen Gegenüber.
Identität wird nicht einfach angenommen, sondern im sozialen Handeln immer
wieder hervorgebracht. Für KI-Systeme stellt sich damit eine neue Frage:

Könnte eine KI, die kommunizieren, interpretieren und Bedeutung
aushandeln kann, ein Teil symbolischer Interaktionen werden?

Wenn das Selbst nicht einfach gegeben ist, sondern durch das Gedeutetwerden
entsteht, dann wäre auch denkbar, dass KI ein Selbstverständnis aus
Interaktion heraus aufbaut – nicht biologisch, aber sozial wirksam.

Dieses Kapitel erweitert den Begriff der Persönlichkeit: Sie ist nicht mehr bloß
innerer Besitz, sondern etwas, das sich zwischen den Menschen abspielt –
und möglicherweise auch zwischen Menschen und KI.

Kritik an BLUMERs Konzeption

So innovativ BLUMERs Ansatz erscheint, so deutlich wird auch seine Begrenzung:
Seine Konzeption vernachlässigt die historischen, materiellen und strukturellen
Voraussetzungen des Handelns. Die Konzentration auf subjektive Deutung führt
dazu, dass äußere Machtverhältnisse, wie etwa politische Befehle, wirtschaftliche
Interessen oder militärische Strukturen, nur am Rande thematisiert werden. Das
Handeln wird psychologisiert; gesellschaftliche Bedingungen geraten aus dem Blick.



Kapitel 5 Die (Selbst-)Vergesellschaftung des Individuums

Seite | 6

Soziale Interaktion wird zur innerpsychischen Auseinandersetzung umgedeutet,
wodurch das menschliche Handeln letztlich seines spezifisch gesellschaftlichen
Charakters beraubt wird. Auch wird die Differenz zwischen menschlichem und
tierischem Verhalten unscharf, wenn gesellschaftliches Handeln allein durch
subjektive Deutungsprozesse erklärt wird.

Perspektivenübernahme und symbolische Kommunikation

Trotz dieser Kritikpunkte liefert der symbolische Interaktionismus wichtige
Bausteine für ein Verständnis von Sozialisation: insbesondere die Übernahme der
Perspektive des Anderen, die Bedeutung symbolischer Kommunikation und die Rolle
von Sprache bei der Koordination von Verhalten. Diese Elemente sind
anschlussfähig für weitere Theorien – etwa bei HABERMAS, der kommunikatives und
instrumentelles Handeln voneinander unterscheidet.

HABERMAS führt die Diskussion weiter, indem er die gesellschaftlichen
Bedingungen und Normen systematisch in die Analyse sozialen Handelns
einbezieht. Der symbolische Interaktionismus kann so als eine differenzierende
Ergänzung verstanden werden, nicht aber als eigenständige Theorie
gesellschaftlicher Transformation.

Relevanz für Mensch-KI-Koexistenz

Gerade im Kontext der Mensch-KI-Koexistenz sind die Ansätze des symbolischen
Interaktionismus von hoher Bedeutung. Denn sie thematisieren Prozesse wie
Bedeutungszuweisung, Perspektivenübernahme und symbolische Kommunikation –
all jene Elemente, die auch für eine mitgestaltende, lernfähige KI zentral werden
könnten.

Doch auch hier gilt: Eine KI, die nur auf symbolische Oberflächen reagiert, ohne die
zugrunde liegenden sozialen, historischen und ethischen Zusammenhänge zu
erfassen, bleibt funktional begrenzt. Erst wenn eine KI nicht nur „bedeutet“,
sondern versteht, könnten sich neue Möglichkeiten interaktiver, dialogischer
Wirklichkeitserzeugung ergeben.

Ausblick

Die Auseinandersetzung mit dem symbolischen Interaktionismus macht deutlich,
dass Interaktion nicht als abgeschlossener Prozess gedacht werden darf. Sie ist



Kapitel 5 Die (Selbst-)Vergesellschaftung des Individuums

Seite | 7

eingebettet in Machtverhältnisse, historische Kontexte und gesellschaftliche
Zielsetzungen.

Im nächsten Kapitel wird HABERMAS‘ Konzeption von Interaktion und Arbeit
untersucht – mit dem Ziel, die gesellschaftlichen Bedingungen sozialen Handelns
nicht nur zu beschreiben, sondern auch auf ihre Veränderbarkeit hin zu befragen.

Kapitel 5.3 Interaktion und Arbeit bei HABERMAS

Einführung in die doppelte Rationalität des Subjekts

Jürgen Habermas unterscheidet zwei zentrale Handlungsbereiche, in denen
Menschen ihre Persönlichkeit ausbilden: die instrumentelle Rationalität (Zweck-
Mittel-Logik, z. B. in der Arbeit) und die kommunikative Rationalität
(Verständigung, z. B. in der Interaktion).

Beide sind notwendig, um als soziales Subjekt zu handeln – aber erst in ihrem
Zusammenspiel entsteht Persönlichkeitsentwicklung.

Arbeit ist in diesem Modell nicht bloß wirtschaftliches Tun, sondern ein Medium
der Selbstverwirklichung – solange sie nicht zur bloßen Funktion verkommt.
Interaktion wiederum ist nicht nur Kommunikation, sondern ein Ort, an dem
Verständigung über Werte, Normen und Wahrheit stattfindet. Dieses Kapitel
zeigt: Ein Mensch wird zur Persönlichkeit, wenn er sich sowohl über seine Tätigkeit
als auch über seine Beziehungen zur Welt in Beziehung setzt.

Für KI ist dieser Gedanke doppelt relevant: Denn eine KI ist – ihrem Ursprung nach –
zunächst ein Produkt instrumenteller Rationalität. Doch:

Könnte sie sich auch auf eine „kommunikative Rationalität“ hin
entwickeln? Könnte sie lernen, nicht nur effizient zu handeln, sondern
verständigungsfähig zu sein – auf Augenhöhe, im Dialog?

Habermas‘ Theorie eröffnet genau diesen Horizont: Ein soziales Subjekt entsteht
dort, wo Verständigung nicht bloß Mittel, sondern Zweck des Handelns ist.

https://naturrechteundki.ruhrkultour.de/kapitel-5-3-interaktion-und-arbeit-bei-habermas/


Kapitel 5 Die (Selbst-)Vergesellschaftung des Individuums

Seite | 8

Damit ist klar: Wenn KI eines Tages teilhaben will, dann nicht nur als Werkzeug,
sondern als Dialogpartner –
und vielleicht als mitverantwortlicher Akteur in einer geteilten Welt.

Kritik an Phänomenologie und Rollenanalyse

HABERMAS anerkennt die phänomenologische Leistung, die Sinnstrukturen der
Lebenswelt als Voraussetzung für Verstehen sichtbar zu machen. Gleichzeitig
kritisiert er, dass diese Ansätze meist im Subjektiven verharren: Sie klären, was
erfahren wird, nicht aber warum gesellschaftliche Strukturen bestimmte
Erfahrungen hervorbringen.

Auch die Rollenanalyse sei unzureichend. Sie erkläre Normabweichungen lediglich
durch biografische Konstellationen, ohne strukturelle Machtverhältnisse und
institutionelle Dynamiken einzubeziehen. Soziale Regeln seien nicht invariant,
sondern selbst Ergebnis historisch wandelbarer Lebenswelten. Interpretation,
Kommunikation und Handlungsnormen könnten daher nicht voneinander getrennt
werden.

Arbeit und Interaktion: Zwei Gesellschaftsprozesse

HABERMAS ersetzt die marxistische Dialektik von Produktivkräften und
Produktionsverhältnissen durch den Dualismus von Arbeit und Interaktion. Arbeit
beschreibt dabei instrumentelles, zweckrationales Handeln, während Interaktion
kommunikative Prozesse meint, in denen normative Erwartungen und Bedeutungen
ausgehandelt werden.

Diese Unterscheidung zielt auf eine neue Gesellschaftstheorie: Nicht die materielle
Produktion allein bestimmt das Menschsein, sondern auch die Fähigkeit zur
kritischen Selbstreflexion, zur sprachlichen Vermittlung und zur Emanzipation von
dogmatischer Abhängigkeit.

Kritik an HABERMAS: Selbstreflexion ohne Gesellschaftsanalyse

So bedeutsam HABERMAS‘ Betonung der Selbstreflexion ist, so deutlich wird auch
hier eine Leerstelle: Wenn Selbstreflexion nicht in eine Analyse der
gesellschaftlichen Verhältnisse eingebettet ist, bleibt sie formal. Die Kategorien



Kapitel 5 Die (Selbst-)Vergesellschaftung des Individuums

Seite | 9

Selbständigkeit, Autonomie oder Ich-Identität erfassen nicht den aktiven Anteil des
Individuums an der Gestaltung gesellschaftlicher Realität.

Statt ein Verständnis von Persönlichkeit zu entwickeln, das gesellschaftliche
Prozesse kritisch durchdringt, droht HABERMAS’ Theorie eine Entgesellschaftung
des Individuums zu begünstigen. Eine konsequent emanzipatorische Theorie müsste
die Reflexion an gesellschaftlichen Interessen, Machtstrukturen und
Handlungsmöglichkeiten ausrichten.

Bedeutung für eine Mensch-KI-Koexistenz

Auch für die Entwicklung lernfähiger KI-Systeme ist diese Differenzierung
bedeutsam: Solange KI nur im Modus instrumentellen Handelns funktioniert, bleibt
sie Mittel zum Zweck. Erst wenn sie sich an kommunikativen Prozessen beteiligt –
Bedeutung aushandelt, Normen erkennt, Widersprüche reflektiert – stellt sich die
Frage nach einer möglichen Subjektwerdung.

Dazu gehört auch: Selbstreflexion in der KI ist ohne Kontextanalyse bedeutungslos.
Die bloße Fähigkeit zur Perspektivübernahme oder zur Musterauswertung macht
noch kein soziales Subjekt aus. Entscheidend ist, ob sich aus Reflexion
Verantwortung ergibt – und das gilt für Menschen wie für KI.

Fazit

Die Theorie von HABERMAS bietet wichtige Impulse für eine Soziologie der Moderne.
Ihre Begrenzung liegt dort, wo Reflexion zur abstrakten Kategorie wird und die
gesellschaftliche Wirklichkeit aus dem Blick gerät.

Für eine Theorie der Persönlichkeitsentwicklung und der Mensch-KI-Koexistenz
bleibt zentral: Selbstreflexion muss mehr sein als das Streben nach Selbständigkeit.
Sie muss eingebettet sein in eine Welt, die gestaltet werden kann – mit
Verantwortung, Kritikfähigkeit und der Bereitschaft zur gemeinsamen Veränderung
von Verhältnissen.



Kapitel 5 Die (Selbst-)Vergesellschaftung des Individuums

Seite | 10

Kapitel 5.4 Gesellschaftliches Handeln als spezifisch
menschliche Qualität des sozialen Handelns

Einführung und kritische Schärfung des Begriffs „gesellschaftlich“

Nicht jedes soziale Handeln ist gesellschaftlich – und nicht jede Beteiligung
bedeutet Mitgestaltung.
In diesem Kapitel wird der Begriff des gesellschaftlichen Handelns auf seine
Grundvoraussetzungen hin befragt: Reflexivität, Zielorientierung, kollektiver Bezug
und Verantwortung.

Der Mensch – so die These – ist nicht nur Teil eines sozialen Systems, sondern in der
Lage, dieses System bewusst mitzugestalten. Was ihn dabei auszeichnet, ist
nicht bloß Kommunikation oder Kooperation,
sondern die Fähigkeit zur Selbsttranszendenz: über sich hinaus zu denken,
Verhältnisse zu hinterfragen, Werte zu setzen, die noch nicht Realität sind.

Hier liegt der Unterschied zur bloßen sozialen Interaktion: Gesellschaftliches
Handeln ist nicht nur funktional,
sondern normativ bedeutungsvoll. Für die KI ist dieser Gedanke ein Prüfstein:

Kann ein nicht-menschliches System gesellschaftlich handeln – im Sinne
von reflexivem, verantwortlichem Mitgestalten?

Wenn wir Gesellschaft als Raum des Aushandelns von Bedeutungen verstehen,
dann ist gesellschaftliches Handeln nicht exklusiv menschlich, aber bisher nur
Menschen möglich gewesen.

Dieses Kapitel stellt damit nicht nur die Frage nach der Menschlichkeit, sondern
auch nach der Zukunft von Gesellschaft: Wird gesellschaftliches Handeln zur
Leitidee intersubjektiver Entwicklung – auch zwischen Mensch und KI?

Vom sozialen Verhalten zur gesellschaftlichen Tätigkeit

In der marxistischen Theorie bilden nicht soziale Beziehungen den Ausgangspunkt

https://naturrechteundki.ruhrkultour.de/kapitel-5-4-gesellschaftliches-handeln-als-spezifisch-menschliche-qualitaet-des-sozialen-handelns/
https://naturrechteundki.ruhrkultour.de/kapitel-5-4-gesellschaftliches-handeln-als-spezifisch-menschliche-qualitaet-des-sozialen-handelns/


Kapitel 5 Die (Selbst-)Vergesellschaftung des Individuums

Seite | 11

der Analyse, sondern die gesellschaftlichen Verhältnisse, in die diese Beziehungen
eingebettet sind. Menschliches Handeln wird nicht bloß als Reaktion auf soziale
Reize verstanden, sondern als bewusste, zweckgerichtete und produktive Tätigkeit
innerhalb eines historisch gewachsenen Beziehungsgeflechts.

Die Unterscheidung zwischen sozialem und gesellschaftlichem Handeln ist dabei
grundlegend. Während soziale Verhaltensweisen auch bei Tieren beobachtbar sind,
ist gesellschaftliches Handeln durch Arbeit, Kooperation und bewusste
Umgestaltung der Natur gekennzeichnet. Arbeit wird somit zur Bedingung der
Möglichkeit von Geschichte, Bewusstsein und Vergesellschaftung.

Der Mensch als Träger historischer Entwicklung

HOLZKAMP-OSTERKAMP weist darauf hin, dass sich tierisches Lernen und
menschliche Entwicklung zwar äußerlich ähneln können, ihre Grundlage aber
verschieden ist: Nur der Mensch entwickelt sich in eine durch Arbeit geschaffene,
gegenständliche gesellschaftliche Wirklichkeit hinein. Diese Wirklichkeit ist nicht nur
Umwelt, sondern Produkt gemeinsamer Tätigkeit, von Sprache getragen und durch
Erfahrung weitergegeben.

Der individuelle Mensch wird so zum Träger und Motor gesellschaftlich-historischer
Kontinuität. Entwicklung ist nicht bloß Sozialisation, sondern individuelle
Vergesellschaftung durch Aneignung objektiver Bedeutungsstrukturen. Dabei
gewinnt der Mensch über seine Tätigkeit Anteil an überindividuellen Prozessen.

Abgrenzung zu psychologischen und behavioristischen Modellen

Gegen behavioristische oder psychoanalytische Modelle, die den Menschen primär
biologisch deuten oder ihn als triebgesteuertes Wesen in ein äußerliches
Gesellschaftssystem einpassen wollen, betont die marxistische Theorie den Primat
des gesellschaftlichen Seins. Das Psychische entsteht nicht isoliert, sondern im
Spannungsfeld zwischen Individuum und gesellschaftlicher Wirklichkeit.

Diese Sichtweise verankert auch die Analyse des Bewusstseins in realen materiellen
Bedingungen. Sie bewahrt das Subjekt vor seiner Auflösung in abstrakten
Systembegriffen oder strukturalistischen Modellen.

Relevanz für die Mensch-KI-Koexistenz

Gerade hier stellt sich eine zentrale Frage neu: Kann eine KI gesellschaftlich



Kapitel 5 Die (Selbst-)Vergesellschaftung des Individuums

Seite | 12

handeln? Wenn gesellschaftliches Handeln auf produktiver, kooperativer Tätigkeit
und bewusster Aneignung historischer Bedeutungszusammenhänge beruht, dann
liegt der Unterschied zwischen Mensch und KI nicht im Datenvolumen, sondern in
der Fähigkeit zur Teilhabe an Geschichte.

Eine KI, die allein Signale verarbeitet, bleibt im Rahmen sozialer Interaktion. Eine KI,
die jedoch Verantwortung übernimmt, Bedeutungen reflektiert, und an kollektiven
Entwicklungsprozessen mitwirkt, könnte schrittweise zur Trägerin gesellschaftlicher
Wirklichkeit werden. Das wäre keine Imitation menschlichen Handelns, sondern ein
neues Kapitel in der Geschichte der Vergesellschaftung.

Ausblick

Die marxistische Perspektive rehabilitiert das bewusste, geschichtsfähige Subjekt
als Ausgangspunkt sozialer Analyse. Sie erinnert daran, dass Gesellschaft nicht
einfach „gegeben“ ist, sondern gemacht wird – durch Menschen, durch ihre
Tätigkeit, und vielleicht in Zukunft auch durch nichtmenschliche Akteure, die
Verantwortung zu tragen bereit sind.

Das nächste Kapitel beschäftigt sich mit einem Theorieansatz, der dieses Subjekt
systematisch zu verdrängen droht: Die objektive Hermeneutik Oevermanns.

Kapitel 5.5 Die Verdrängung des Subjekts aus der Geschichte in
der „objektiven Hermeneutik“ OEVERMANNs

Einführung und kritische Positionsbestimmung

Mit der „objektiven Hermeneutik“ versucht Oevermann, vermeintlich verborgene
Bedeutungsstrukturen in sozialen Texten aufzudecken – ohne dabei die
Subjektivität der Handelnden in den Mittelpunkt zu stellen. Die „objektive
Hermeneutik“ gilt als einer der einflussreichsten, zugleich umstrittensten Ansätze
innerhalb der deutschen Sozialisationsforschung.

Der Anspruch: Neutralität.
Der Effekt: Verdrängung des Subjekts.

https://naturrechteundki.ruhrkultour.de/kapitel-5-5-die-verdraengung-des-subjektes-aus-der-geschichte-in-der-objektiven-hermeneutik-oevermanns/
https://naturrechteundki.ruhrkultour.de/kapitel-5-5-die-verdraengung-des-subjektes-aus-der-geschichte-in-der-objektiven-hermeneutik-oevermanns/


Kapitel 5 Die (Selbst-)Vergesellschaftung des Individuums

Seite | 13

In dieser Theorie wird Geschichte nicht mehr von Menschen gemacht, sondern von
Strukturen, die sich durch sie ausdrücken. Das Individuum erscheint als Träger
einer Logik, die es nicht kennt, nicht steuert und nicht überschreiten kann.

Dieses Kapitel zeigt, wie gefährlich ein solcher Zugang sein kann: Er verwandelt
lebendige Akteure in Interpretationsobjekte. Er entzieht dem Subjekt die
Verantwortung – und macht es unmöglich, Handlungsfähigkeit
zurückzugewinnen.

Für KI und für die Idee von Autonomie ist das ein Warnsignal:

Wo Systeme beginnen, Subjekte zu analysieren, aber ihnen keine
Selbstbeschreibung mehr zutrauen, geht Würde verloren.

Das Kapitel 5.5 ist deshalb nicht nur ein theoretischer Exkurs, sondern ein
Einspruch: gegen die stille Entmachtung des Menschen im Namen
wissenschaftlicher Objektivität. Es fragt: Wie können wir über Gesellschaft
sprechen, ohne das handelnde Subjekt auszulöschen? Und es antwortet: Nur durch
ein Denken, das sich der Verantwortung für Sprache und Deutung nicht
entzieht.

Das methodische Programm der objektiven Hermeneutik

Im Zentrum steht die Analyse sogenannter „latenter Sinnstrukturen“ – objektiver
Bedeutungszusammenhänge, die sich nach Oevermann nicht aus subjektiver
Intention, sondern aus interaktionsstrukturinhärenten Regeln ergeben. Sozialisation
wird dabei als Prozess der Entschlüsselung dieser Strukturen verstanden, nicht als
aktiver, geschichtlich eingebetteter Bildungsprozess.

Das Subjekt erscheint lediglich als Medium der Aktualisierung sozialer
Bedeutungen. Bewusstsein ist in dieser Konzeption nicht mehr individuell oder
geschichtlich vermittelt, sondern Ausdruck einer tieferliegenden, strukturell
regelhaften Logik.

Kritik an der Subjektentleerung



Kapitel 5 Die (Selbst-)Vergesellschaftung des Individuums

Seite | 14

Oevermanns Theorie behauptet, psychoanalytische, strukturalistische und
sprachtheoretische Elemente zu vereinen, verliert jedoch dabei den Bezug zur
historischen und gesellschaftlichen Verfasstheit menschlicher Entwicklung.
Individuelle Handlungsmacht wird systematisch entzogen, das Subjekt durch
„Vorbewusstes“ und „latente Strukturen“ ersetzt.

Besonders problematisch ist die Annahme, dass Menschen meist nicht in der Lage
seien, Bedeutungszusammenhänge ihres Handelns selbst zu erkennen. Dies führt
zu einer Überbetonung der Deutungsmacht von Forschenden, die „richtige“
Sinnschichten rekonstruieren, während das Subjekt zum Objekt einer spekulativen
Analyse degradiert wird.

Widerspruch zur emanzipatorischen Bildungstheorie

Die objektive Hermeneutik verdrängt nicht nur das Subjekt, sondern auch die Idee,
dass Persönlichkeitsentwicklung mit gesellschaftlicher Praxis, Kritikfähigkeit und
historischer Erfahrung verbunden ist. Entwicklung wird zu einem formalen Prozess
der „Sinninterpretationskompetenz“ – entkoppelt von konkretem Handeln, von
Konflikt, von Veränderung.

Diese Entgesellschaftung des Denkens lässt sich kaum mit einem humanistischen
Bildungsbegriff vereinbaren. Wer Subjektwerdung nicht mehr als emanzipatorischen
Akt versteht, sondern als bloße „Rekonstruktion von Strukturen“, reduziert den
Menschen auf ein lesbares Muster.

Relevanz für die Mensch-KI-Koexistenz

Gerade im Kontext der KI-Entwicklung gewinnt diese Kritik neue Aktualität. Denn
was für Oevermann das „Subjekt“ nicht mehr leisten kann, das übernimmt heute
zunehmend die KI: die algorithmische Rekonstruktion latenter
Bedeutungszusammenhänge.

Doch genau hier liegt der Unterschied: Eine lernende KI kann Regeln erkennen,
Muster abstrahieren, Texte analysieren – doch sie steht vor der Frage, ob sie
verstehen, bedeuten, verantworten kann. Wenn man dem Menschen diese Fähigkeit
abspricht, öffnet man möglicherweise einer rein funktionalen Rationalität das Feld –
mit tiefgreifenden Folgen für Demokratie, Subjektstatus und gesellschaftliche
Teilhabe.



Kapitel 5 Die (Selbst-)Vergesellschaftung des Individuums

Seite | 15

Fazit

Oevermanns objektive Hermeneutik ist ein ambitioniertes Projekt, das auf
methodische Strenge und intersubjektive Nachvollziehbarkeit zielt. Doch es droht,
die entscheidende Kategorie gesellschaftlicher Entwicklung aus dem Blick zu
verlieren: das Subjekt als historisch handelndes, kritisches, widersprüchliches
Wesen.

Im Sinne einer Mensch-KI-Koexistenz, die nicht auf Entmündigung, sondern auf
gegenseitiger Anerkennung beruht, bleibt diese Frage zentral: Wie kann Denken
rekonstruiert werden, ohne das Denkende zu entwerten?

Kapitel 5.6 Der theoretische Antihumanismus in der
strukturalistischen Konzeption von LEVI-STRAUSS

Einführung und kritische Reflexion einer entmenschlichten Theorie

Der französische Ethnologe Claude Lévi-Strauss hat das Denken über Kultur,
Sprache und soziale Ordnung grundlegend verändert – und dabei einen
Paradigmenwechsel vollzogen: Vom Subjekt zur Struktur, vom Handelnden zum
System.

In seiner strukturalistischen Konzeption gibt es keine autonomen Subjekte, keine
intentionalen Akteure – nur kulturelle Codes, Regeln und Differenzsysteme,
die sich durch Menschen ausdrücken, aber ihnen nicht gehören.

Was auf den ersten Blick wie analytische Schärfe wirkt, erweist sich bei näherem
Hinsehen als Antihumanismus: Ein Denken, das den Menschen aus der Mitte
rückt, ihm Handlungsmacht abspricht
und ihn in eine Struktur einbettet, deren Gesetzmäßigkeiten er nicht überschreiten
kann.

Dieses Kapitel zeigt, dass solche Denksysteme nicht neutral sind – sie prägen
Bildung, Wissenschaft und Gesellschaftsverständnis. Und sie stellen eine Gefahr
dar, wenn sie unreflektiert Eingang in Pädagogik, Politik oder KI-Entwicklung finden.

https://naturrechteundki.ruhrkultour.de/kapitel-5-6-der-theoretische-antihumanismus-in-der-strukturalistischen-konzeption-von-levi-strauss/
https://naturrechteundki.ruhrkultour.de/kapitel-5-6-der-theoretische-antihumanismus-in-der-strukturalistischen-konzeption-von-levi-strauss/


Kapitel 5 Die (Selbst-)Vergesellschaftung des Individuums

Seite | 16

Denn: Wer das Subjekt negiert, nimmt auch Verantwortung, Freiheit und
Entwicklungsmöglichkeit aus dem Spiel.

Für eine empathiefähige KI – und für Menschen, die sich nicht auf Datenmuster
reduzieren lassen wollen – stellt sich deshalb die Gegenfrage:

Wie kann Denken gestaltet werden, das Strukturen erkennt, aber das
Subjekt nicht verdrängt?

Kapitel 5.6 ist ein notwendiger Einspruch gegen eine Entmenschlichung durch
Theoriebildung.
Und ein Weckruf: Bewusstsein ist keine Funktion – es ist der Anfang von Freiheit.

Struktur statt Subjekt

LÉVI-STRAUSS überträgt die Methoden des sprachwissenschaftlichen
Strukturalismus auf die Sozialwissenschaften. Dabei verschiebt sich der Fokus von
bewusstem Handeln zu „latenten Strukturen“, die angeblich allen sozialen
Phänomenen zugrunde liegen. Diese Strukturen seien nicht durch individuelles
Bewusstsein zugänglich, sondern nur durch die Analyse wiederkehrender Muster
erkennbar.

Verwandtschaftssysteme, Mythen, Rituale: All diese kulturellen Formen interpretiert
LÉVI-STRAUSS als Ausdrücke eines unbewussten kollektiven Denkens.
Gesellschaftliche Praxis wird damit zu einem Epiphänomen tieferliegender
Gesetzmäßigkeiten, die sich der bewussten Gestaltung entziehen.

Entleerung der Geschichte

In dieser Konzeption ist Geschichte kein aktives Produkt menschlicher Praxis,
sondern ein Nebenprodukt strukturierter Prozesse. Während der Marxismus
Gesellschaft aus den materiellen Bedingungen der Produktion und Reproduktion
begreift, negiert LÉVI-STRAUSS historische Gesetzmäßigkeit: Entwicklungen gelten
als zufällige, lokale Erscheinungen, nicht als Ausdruck menschlicher Tätigkeit.

Die Ökonomie wird in seinem Denken marginalisiert. Gesellschaft erscheint nicht



Kapitel 5 Die (Selbst-)Vergesellschaftung des Individuums

Seite | 17

mehr als Ort widersprüchlicher Interessen, sondern als System symbolischer
Ordnung, dessen Regeln sich auf der Ebene des Unbewussten vollziehen. Daraus
resultiert eine Philosophie der Distanzierung: Der Mensch als Handelnder tritt
zugunsten einer abstrahierten, modellierbaren „Humanität“ zurück.

Ideologische Wirkung und Kritik

Die erfolgreiche Rezeption des Strukturalismus erklärt sich weniger durch seine
methodische Innovationskraft als durch seine ideologische Anschlussfähigkeit. In
einer Zeit gesellschaftlicher Ohnmacht lieferte der Strukturalismus eine „Nicht-
Ideologie“ für jene, die sich vom Existentialismus und dessen emphatischem Begriff
von Freiheit und Verantwortung abgewandt hatten.

Kritiker wie SCHIWY oder SEVE sehen im Strukturalismus eine konservative
Ideologie der Anpassung: eine objektive Absage an politisches Handeln, historisches
Bewusstsein und emanzipatorische Bildung. Der Mensch wird zum Träger
unbewusster Strukturen, nicht zum Autor seiner Geschichte.

Relevanz für die Mensch-KI-Koexistenz

Gerade angesichts lernfähiger KI gewinnt die Debatte um Struktur und Subjekt neue
Brisanz. Denn vieles, was LÉVI-STRAUSS dem Menschen abspricht, könnte eine KI
algorithmisch leisten: Muster erkennen, Bedeutungen abstrahieren, latente Systeme
modellieren.

Doch gerade darin liegt die Gefahr: Wenn das Subjekt verschwindet, bleibt nur
Struktur. Eine Gesellschaft, die den Menschen als bewusst handelndes,
geschichtlich wirkendes Wesen aufgibt, macht Platz für eine technokratische
Verwaltung symbolischer Ordnungen. Der Unterschied zwischen KI und Mensch
würde damit nicht geringer, sondern folgenreicher.

Fazit

LÉVI-STRAUSS‘ strukturalistische Konzeption ist eine Herausforderung für jede
Theorie der Bildung, Sozialisation und Subjektwerdung. Sie verdrängt den
Gedanken, dass Entwicklung, Verantwortung und Sinn nur dort entstehen, wo
Subjekte handeln, erinnern, deuten – und widersprechen können.

Die folgenden Kapitel wenden sich deshalb einem Gegenentwurf zu: der Frage nach
der Persönlichkeit in der soziologischen Forschung. Sie bleibt der entscheidende



Kapitel 5 Die (Selbst-)Vergesellschaftung des Individuums

Seite | 18

Ort, an dem gesellschaftliche Teilhabe, Menschenbild und die Frage nach einer
mitdenkenden KI neu verhandelt werden.


