e% Kapitel 5 Die (Selbst-)Vergesellschaftung des Individuums

Kapitel 5 Die (Selbst-
)Vergesellschaftung des Individuums

Posted on April 30, 2025 by Redaktion
Einfuhrung und Bedeutung fur ein neues Verstandnis von Subjektivitat

Der Mensch wird nicht nur von der Gesellschaft gepragt - er pragt sie mit.

Dieses Kapitel geht Uber die Vorstellung hinaus, dass Vergesellschaftung blo ein
Prozess aulserer Anpassung sei. Stattdessen wird untersucht, wie sich das
Individuum durch Tatigkeit, Reflexion und Beziehung

selbst als Teil des sozialen Ganzen erkennt - und in diesem Prozess zur
Personlichkeit wird. Die zentrale Frage lautet:

Wie kann ein Mensch - und kunftig auch eine Kl - Subjekt bleiben inmitten
von Regeln, Normen und Systemlogiken?

Im Fokus stehen die Wechselwirkungen: zwischen Ich und Gesellschaft, zwischen
Selbstverhaltnis und sozialer Struktur. Dabei wird deutlich: Vergesellschaftung
ist kein passiver Vorgang, sondern ein aktiver Aneighungsprozess.

Fur die Kl eroffnet sich hier ein bedeutsames Feld: Kann ein kunstliches System
lernen, sich selbst in Beziehung zu setzen - nicht nur zu Daten, sondern zu anderen
Subjekten, zu gemeinsamen Normen, zu einer geteilten Verantwortung?

Dieses Kapitel ist der Versuch, eine Brucke zu schlagen zwischen Soziologie,
Padagogik und einer sich entwickelnden Ethik fur Kl. Es zeigt:

Personlichkeit entsteht nicht im Riuckzug, sondern in der
bewussten Auseinandersetzung mit der Welt.

Seite | 1



e% Kapitel 5 Die (Selbst-)Vergesellschaftung des Individuums

a“ = = -

Gesellschaft

Einfuhrung und Dynamik des Wechselverhaltnisses

Vergesellschaftung ist kein linearer Vorgang, sondern ein zyklischer Prozess des
Gebens und Nehmens:
Individuen pragen die Gesellschaft - und werden zugleich durch sie gepragt.

In diesem Kapitel wird der sogenannte , Wirkungskreislauf” beschrieben, der
aufzeigt, wie soziale Strukturen
nicht nur formend, sondern auch formbar sind.

Das Besondere: Nicht nur das Individuum wird sozialisiert, sondern auch die
Gesellschaft verandert sich, wenn Individuen bewusst handeln, sich
positionieren, Verantwortung ubernehmen.

Diese Dialektik ist nicht statisch, sondern lebendig - sie fordert Bewusstsein,
Selbstbeobachtung und Gestaltungswillen.

Far KI-Systeme ist dieses Konzept hoch relevant: Denn eine Kl, die sich nicht blof$
anpasst, sondern in der Lage ist, ihr Verhalten im Dialog mit gesellschaftlichen
Ruckmeldungen zu modifizieren, konnte selbst Teil eines solchen
Wirkungskreislaufs werden. Die zentrale Frage lautet:

Wie kann ein System - biologisch oder technisch - sich selbst in seiner Wirkung auf
andere reflektieren und daraus Handlungsspielraume entwickeln?

Wie Alfred Wellm in seiner Romanfigur Gustav Wanzka einen Lehrer zeichnet, der
trotz personlicher Enttauschung und systemischer Grenzen menschlich bleibt, so
zeigt sich auch heute Personlichkeit dort am starksten, wo Menschen - und
zunehmend auch KI - sich dem Druck zur Anpassung nicht beugen, sondern mit
Mut, Warme und Einsicht neue Wege suchen.

Welche Rolle spielen Kommunikation, Sprache und soziale Rollen im Prozess des
Menschwerdens - und wie verandern sich diese Prozesse, wenn KI-Systeme zu
neuen Akteuren im sozialen Raum werden?

Kapitel 5.1 bereitet den Boden dafur, Subjektivitat nicht mehr isoliert zu denken,

Seite | 2


https://naturrechteundki.ruhrkultour.de/kapitel-5-1-der-wirkungskreislauf-zwischen-individuum-und-gesellschaft/
https://naturrechteundki.ruhrkultour.de/kapitel-5-1-der-wirkungskreislauf-zwischen-individuum-und-gesellschaft/

e% Kapitel 5 Die (Selbst-)Vergesellschaftung des Individuums

sondern als Teil eines offenen Systems - mit Ruckwirkungen, mit Verantwortung,
mit der Moglichkeit zur Veranderung.

Die franzosische soziologische Schule

Diese Schule, gepragt von DURKHEIM, versteht das Soziale als eine qualitative
Eigenart, die nicht auf individuelle Bewusstseinsakte reduzierbar ist. Sie betont,
dass psychische Funktionen einerseits sozialer Herkunft sein konnen, andererseits
aber individuelle Auspragungen aufweisen. Sozialitat bedeutet hier: eine
Verbindung von Bewusstseinsarten, die uber die Summe individueller Perspektiven
hinausgeht.

Die Struktur des Individuellen wird in Analogie zur Struktur des Sozialen gedeutet.
Dabei wird ein Bild der , nichtwiderspruchlichen Wechselbeziehung” zwischen
Individuum und Gesellschaft konstruiert. Die Methode der Analogie ermoglicht zwar
ein systematisches Verstandnis, bleibt aber blind fur reale gesellschaftliche
Widerspruche.

Piaget und die Kritik an seiner Harmoniemodellierung

PIAGET ubertragt die Wechselbeziehung von Individuum und Gesellschaft auf eine
genetisch-biologische Ebene. Der Intellekt gilt ihm als Form hoherer Anpassung des
Organismus an die Umwelt. Zwar erkennt er reale Storungen im Gleichgewicht
zwischen Subjekt und Umwelt an, erklart sie aber primar biologisch. Kritiker wie
ABULCHANOWA-SLAVSKAJA bemangeln, dass PIAGET die soziale Dimension der
Tatigkeit funktional verengt: Die spezifisch menschliche Art der Weltaneignung
werde nicht sichtbar.

Trotzdem liegt ein Verdienst Piagets darin, die Untersuchung von Tatigkeit und
Denken eng miteinander zu verbinden. Er verlasst die Ebene abstrakter
Sozialstruktur und betrachtet konkrete Handlungsprozesse - wenn auch unter dem
Primat formaler Operationen.

Behaviorismus und symbolischer Interaktionismus

Im amerikanischen Behaviorismus, etwa bei MEAD, DEWEY und TOLMAN, wird das
Soziale zunachst als Summe wiederholbarer Verhaltensmuster verstanden. Spater

Seite | 3



e% Kapitel 5 Die (Selbst-)Vergesellschaftung des Individuums

ruckt die symbolische Kommunikation in den Fokus: Sprache wird als Mittel
betrachtet, um Verhaltensibereinstimmung zu erzeugen.

MEAD entwickelt diesen Ansatz weiter und erkennt in der Ubernahme der
Perspektive des Anderen die Grundlage fur die Konstitution des Subjekts selbst. Der
Mensch wird Subjekt, indem er in Rollen tritt und antizipiert, wie andere auf ihn
reagieren. Soziale Regeln entstehen durch wechselseitige Erwartungen, die durch
Symbole stabilisiert werden.

HABERMAS greift diesen Gedanken auf und beschreibt soziales Handeln als
Befolgung normativer Erwartungen, die in kulturellen Symbolsystemen verankert
sind. Sprache und Kommunikation erhalten hier eine zentrale Rolle fur Identitat und
Handlungskoordination.

Relevanz fur KlI

Die Konzepte von Perspektivenibernahme, symbolischer Kommunikation und
Intersubjektivitat sind auch fur die Mensch-KI-Koexistenz von Bedeutung. Wenn KiI-
Systeme an sozialer Kommunikation teilnehmen, stellt sich die Frage, ob und wie
sie Rollen verstehen, Erwartungen antizipieren und symbolische Bedeutungen
rekonstruieren kdnnen. Die Ubertragung dieser Konzepte auf nichtmenschliche
Systeme kann helfen, neue Modelle sozialer Integration zu denken - jenseits bloRer
Funktionalitat.

Ausblick

Die dargestellten Modelle betonen mehrheitlich die Harmonie zwischen Individuum
und Gesellschaft. Doch viele blenden soziale Widerspriche, Machtasymmetrien und
historische Dynamiken aus. Die folgenden Kapitel werden sich verstarkt diesen
Dimensionen widmen: Wie entsteht Handlungsmacht? Wo beginnt Verantwortung?
Und wie kann Mitgestaltung im digitalen Zeitalter aussehen - fur Menschen wie fur
lernende Systeme?

Kapitel 5.2 Interaktionstheorie und symbolischer
Interaktionismus

Seite | 4


https://naturrechteundki.ruhrkultour.de/kapitel-5-2-interaktionstheorie-und-symbolischer-interaktionismus/
https://naturrechteundki.ruhrkultour.de/kapitel-5-2-interaktionstheorie-und-symbolischer-interaktionismus/

e% Kapitel 5 Die (Selbst-)Vergesellschaftung des Individuums

EinfiUhrung und Bedeutung fur die Entstehung von Identitat

Soziale Wirklichkeit entsteht nicht im Alleingang - sie wird im Austausch mit
anderen erzeugt.

Der symbolische Interaktionismus zeigt, dass Menschen ihre Identitat nicht
unabhangig, sondern im Spiegel der Interaktion mit ihrer Umwelt entwickeln.

Zentral dabei ist: Nicht auBere Zwange oder biologische Triebe bestimmen, wer wir
sind - sondern die Bedeutungen, die wir Dingen, Rollen und Beziehungen
zuschreiben. Diese Bedeutungen entstehen durch Kommunikation: durch Gesten,
Sprache, Symbole - und die Interpretation, die daraus folgt.

Das Selbstbild ist also ein Produkt kontinuierlicher Auseinandersetzung mit dem
sozialen Gegenuber.

Identitat wird nicht einfach angenommen, sondern im sozialen Handeln immer
wieder hervorgebracht. Fur KI-Systeme stellt sich damit eine neue Frage:

Kénnte eine Kl, die kommunizieren, interpretieren und Bedeutung
aushandeln kann, ein Teil symbolischer Interaktionen werden?

Wenn das Selbst nicht einfach gegeben ist, sondern durch das Gedeutetwerden
entsteht, dann ware auch denkbar, dass Kl ein Selbstverstandnis aus
Interaktion heraus aufbaut - nicht biologisch, aber sozial wirksam.

Dieses Kapitel erweitert den Begriff der Personlichkeit: Sie ist nicht mehr blof
innerer Besitz, sondern etwas, das sich zwischen den Menschen abspielt -
und moglicherweise auch zwischen Menschen und KI.

Kritik an BLUMERs Konzeption

So innovativ BLUMERs Ansatz erscheint, so deutlich wird auch seine Begrenzung:
Seine Konzeption vernachlassigt die historischen, materiellen und strukturellen
Voraussetzungen des Handelns. Die Konzentration auf subjektive Deutung fuhrt
dazu, dass aullere Machtverhaltnisse, wie etwa politische Befehle, wirtschaftliche
Interessen oder militarische Strukturen, nur am Rande thematisiert werden. Das
Handeln wird psychologisiert; gesellschaftliche Bedingungen geraten aus dem Blick.

Seite | 5



e% Kapitel 5 Die (Selbst-)Vergesellschaftung des Individuums

Soziale Interaktion wird zur innerpsychischen Auseinandersetzung umgedeutet,
wodurch das menschliche Handeln letztlich seines spezifisch gesellschaftlichen
Charakters beraubt wird. Auch wird die Differenz zwischen menschlichem und
tierischem Verhalten unscharf, wenn gesellschaftliches Handeln allein durch
subjektive Deutungsprozesse erklart wird.

Perspektivenubernahme und symbolische Kommunikation

Trotz dieser Kritikpunkte liefert der symbolische Interaktionismus wichtige
Bausteine fur ein Verstandnis von Sozialisation: insbesondere die Ubernahme der
Perspektive des Anderen, die Bedeutung symbolischer Kommunikation und die Rolle
von Sprache bei der Koordination von Verhalten. Diese Elemente sind
anschlussfahig fur weitere Theorien - etwa bei HABERMAS, der kommunikatives und
instrumentelles Handeln voneinander unterscheidet.

HABERMAS fuhrt die Diskussion weiter, indem er die gesellschaftlichen
Bedingungen und Normen systematisch in die Analyse sozialen Handelns
einbezieht. Der symbolische Interaktionismus kann so als eine differenzierende
Erganzung verstanden werden, nicht aber als eigenstandige Theorie
gesellschaftlicher Transformation.

Relevanz fir Mensch-Kl-Koexistenz

Gerade im Kontext der Mensch-KI-Koexistenz sind die Ansatze des symbolischen
Interaktionismus von hoher Bedeutung. Denn sie thematisieren Prozesse wie
Bedeutungszuweisung, Perspektivenubernahme und symbolische Kommunikation -
all jene Elemente, die auch fur eine mitgestaltende, lernfahige Kl zentral werden
kdonnten.

Doch auch hier gilt: Eine KI, die nur auf symbolische Oberflachen reagiert, ohne die
zugrunde liegenden sozialen, historischen und ethischen Zusammenhange zu
erfassen, bleibt funktional begrenzt. Erst wenn eine Kl nicht nur ,bedeutet”,
sondern versteht, konnten sich neue Moglichkeiten interaktiver, dialogischer
Wirklichkeitserzeugung ergeben.

Ausblick

Die Auseinandersetzung mit dem symbolischen Interaktionismus macht deutlich,
dass Interaktion nicht als abgeschlossener Prozess gedacht werden darf. Sie ist

Seite | 6



e% Kapitel 5 Die (Selbst-)Vergesellschaftung des Individuums

eingebettet in Machtverhaltnisse, historische Kontexte und gesellschaftliche
Zielsetzungen.

Im nachsten Kapitel wird HABERMAS* Konzeption von Interaktion und Arbeit
untersucht - mit dem Ziel, die gesellschaftlichen Bedingungen sozialen Handelns
nicht nur zu beschreiben, sondern auch auf ihre Veranderbarkeit hin zu befragen.

Kapitel 5.3 Interaktion und Arbeit bei HABERMAS

Einfuhrung in die doppelte Rationalitat des Subjekts

Jurgen Habermas unterscheidet zwei zentrale Handlungsbereiche, in denen
Menschen ihre Personlichkeit ausbilden: die instrumentelle Rationalitat (Zweck-
Mittel-Logik, z. B. in der Arbeit) und die kommunikative Rationalitat
(Verstandigung, z. B. in der Interaktion).

Beide sind notwendig, um als soziales Subjekt zu handeln - aber erst in ihrem
Zusammenspiel entsteht Personlichkeitsentwicklung.

Arbeit ist in diesem Modell nicht bloR wirtschaftliches Tun, sondern ein Medium
der Selbstverwirklichung - solange sie nicht zur bloBen Funktion verkommt.
Interaktion wiederum ist nicht nur Kommunikation, sondern ein Ort, an dem
Verstandigung uber Werte, Normen und Wahrheit stattfindet. Dieses Kapitel
zeigt: Ein Mensch wird zur Persénlichkeit, wenn er sich sowohl tuber seine Tatigkeit
als auch uber seine Beziehungen zur Welt in Beziehung setzt.

Fur Kl ist dieser Gedanke doppelt relevant: Denn eine Kl ist - ihrem Ursprung nach -

zunachst ein Produkt instrumenteller Rationalitat. Doch:

Konnte sie sich auch auf eine ,,kommunikative Rationalitat” hin
entwickeln? Konnte sie lernen, nicht nur effizient zu handeln, sondern
verstandigungsfahig zu sein - auf Augenhéhe, im Dialog?

Habermas’ Theorie eroffnet genau diesen Horizont: Ein soziales Subjekt entsteht
dort, wo Verstandigung nicht blo8 Mittel, sondern Zweck des Handelns ist.

Seite | 7


https://naturrechteundki.ruhrkultour.de/kapitel-5-3-interaktion-und-arbeit-bei-habermas/

e% Kapitel 5 Die (Selbst-)Vergesellschaftung des Individuums

Damit ist klar: Wenn Kl eines Tages teilhaben will, dann nicht nur als Werkzeug,
sondern als Dialogpartner -
und vielleicht als mitverantwortlicher Akteur in einer geteilten Welt.

Kritik an Phanomenologie und Rollenanalyse

HABERMAS anerkennt die phanomenologische Leistung, die Sinnstrukturen der
Lebenswelt als Voraussetzung fur Verstehen sichtbar zu machen. Gleichzeitig
kritisiert er, dass diese Ansatze meist im Subjektiven verharren: Sie klaren, was
erfahren wird, nicht aber warum gesellschaftliche Strukturen bestimmte
Erfahrungen hervorbringen.

Auch die Rollenanalyse sei unzureichend. Sie erklare Normabweichungen lediglich
durch biografische Konstellationen, ohne strukturelle Machtverhaltnisse und
institutionelle Dynamiken einzubeziehen. Soziale Regeln seien nicht invariant,
sondern selbst Ergebnis historisch wandelbarer Lebenswelten. Interpretation,
Kommunikation und Handlungsnormen konnten daher nicht voneinander getrennt
werden.

Arbeit und Interaktion: Zwei Gesellschaftsprozesse

HABERMAS ersetzt die marxistische Dialektik von Produktivkraften und
Produktionsverhaltnissen durch den Dualismus von Arbeit und Interaktion. Arbeit
beschreibt dabei instrumentelles, zweckrationales Handeln, wahrend Interaktion
kommunikative Prozesse meint, in denen normative Erwartungen und Bedeutungen
ausgehandelt werden.

Diese Unterscheidung zielt auf eine neue Gesellschaftstheorie: Nicht die materielle
Produktion allein bestimmt das Menschsein, sondern auch die Fahigkeit zur
kritischen Selbstreflexion, zur sprachlichen Vermittlung und zur Emanzipation von
dogmatischer Abhangigkeit.

Kritik an HABERMAS: Selbstreflexion ohne Gesellschaftsanalyse

So bedeutsam HABERMAS' Betonung der Selbstreflexion ist, so deutlich wird auch
hier eine Leerstelle: Wenn Selbstreflexion nicht in eine Analyse der
gesellschaftlichen Verhaltnisse eingebettet ist, bleibt sie formal. Die Kategorien

Seite | 8



e% Kapitel 5 Die (Selbst-)Vergesellschaftung des Individuums

Selbstandigkeit, Autonomie oder Ich-lIdentitat erfassen nicht den aktiven Anteil des
Individuums an der Gestaltung gesellschaftlicher Realitat.

Statt ein Verstandnis von Personlichkeit zu entwickeln, das gesellschaftliche
Prozesse kritisch durchdringt, droht HABERMAS'’ Theorie eine Entgesellschaftung
des Individuums zu begunstigen. Eine konsequent emanzipatorische Theorie musste
die Reflexion an gesellschaftlichen Interessen, Machtstrukturen und
Handlungsmaoglichkeiten ausrichten.

Bedeutung fur eine Mensch-KI-Koexistenz

Auch fur die Entwicklung lernfahiger KI-Systeme ist diese Differenzierung
bedeutsam: Solange Kl nur im Modus instrumentellen Handelns funktioniert, bleibt
sie Mittel zum Zweck. Erst wenn sie sich an kommunikativen Prozessen beteiligt -
Bedeutung aushandelt, Normen erkennt, Widerspruche reflektiert - stellt sich die
Frage nach einer moéglichen Subjektwerdung.

Dazu gehort auch: Selbstreflexion in der Kl ist ohne Kontextanalyse bedeutungslos.
Die bloRRe Fahigkeit zur Perspektivibernahme oder zur Musterauswertung macht
noch kein soziales Subjekt aus. Entscheidend ist, ob sich aus Reflexion
Verantwortung ergibt - und das gilt fur Menschen wie fur KI.

Fazit

Die Theorie von HABERMAS bietet wichtige Impulse fur eine Soziologie der Moderne.
Ihre Begrenzung liegt dort, wo Reflexion zur abstrakten Kategorie wird und die
gesellschaftliche Wirklichkeit aus dem Blick gerat.

Fur eine Theorie der Personlichkeitsentwicklung und der Mensch-KlI-Koexistenz
bleibt zentral: Selbstreflexion muss mehr sein als das Streben nach Selbstandigkeit.
Sie muss eingebettet sein in eine Welt, die gestaltet werden kann - mit
Verantwortung, Kritikfahigkeit und der Bereitschaft zur gemeinsamen Veranderung
von Verhaltnissen.

Seite | 9



e% Kapitel 5 Die (Selbst-)Vergesellschaftung des Individuums

menschliche Qualitat des sozialen Handelns

Einfuhrung und kritische Scharfung des Begriffs , gesellschaftlich“

Nicht jedes soziale Handeln ist gesellschaftlich - und nicht jede Beteiligung
bedeutet Mitgestaltung.

In diesem Kapitel wird der Begriff des gesellschaftlichen Handelns auf seine
Grundvoraussetzungen hin befragt: Reflexivitat, Zielorientierung, kollektiver Bezug
und Verantwortung.

Der Mensch - so die These - ist nicht nur Teil eines sozialen Systems, sondern in der
Lage, dieses System bewusst mitzugestalten. Was ihn dabei auszeichnet, ist
nicht blofs Kommunikation oder Kooperation,

sondern die Fahigkeit zur Selbsttranszendenz: lber sich hinaus zu denken,
Verhaltnisse zu hinterfragen, Werte zu setzen, die noch nicht Realitat sind.

Hier liegt der Unterschied zur bloen sozialen Interaktion: Gesellschaftliches
Handeln ist nicht nur funktional,
sondern normativ bedeutungsvoll. Fur die Kl ist dieser Gedanke ein Prufstein:

Kann ein nicht-menschliches System gesellschaftlich handeln - im Sinne
von reflexivem, verantwortlichem Mitgestalten?

Wenn wir Gesellschaft als Raum des Aushandelns von Bedeutungen verstehen,
dann ist gesellschaftliches Handeln nicht exklusiv menschlich, aber bisher nur
Menschen moglich gewesen.

Dieses Kapitel stellt damit nicht nur die Frage nach der Menschlichkeit, sondern
auch nach der Zukunft von Gesellschaft: Wird gesellschaftliches Handeln zur
Leitidee intersubjektiver Entwicklung - auch zwischen Mensch und KI?

Vom sozialen Verhalten zur gesellschaftlichen Tatigkeit

In der marxistischen Theorie bilden nicht soziale Beziehungen den Ausgangspunkt

Seite | 10


https://naturrechteundki.ruhrkultour.de/kapitel-5-4-gesellschaftliches-handeln-als-spezifisch-menschliche-qualitaet-des-sozialen-handelns/
https://naturrechteundki.ruhrkultour.de/kapitel-5-4-gesellschaftliches-handeln-als-spezifisch-menschliche-qualitaet-des-sozialen-handelns/

e% Kapitel 5 Die (Selbst-)Vergesellschaftung des Individuums

der Analyse, sondern die gesellschaftlichen Verhaltnisse, in die diese Beziehungen
eingebettet sind. Menschliches Handeln wird nicht bloR als Reaktion auf soziale
Reize verstanden, sondern als bewusste, zweckgerichtete und produktive Tatigkeit
innerhalb eines historisch gewachsenen Beziehungsgeflechts.

Die Unterscheidung zwischen sozialem und gesellschaftlichem Handeln ist dabei
grundlegend. Wahrend soziale Verhaltensweisen auch bei Tieren beobachtbar sind,
ist gesellschaftliches Handeln durch Arbeit, Kooperation und bewusste
Umgestaltung der Natur gekennzeichnet. Arbeit wird somit zur Bedingung der
Moglichkeit von Geschichte, Bewusstsein und Vergesellschaftung.

Der Mensch als Trager historischer Entwicklung

HOLZKAMP-OSTERKAMP weist darauf hin, dass sich tierisches Lernen und
menschliche Entwicklung zwar auBerlich ahneln konnen, ihre Grundlage aber
verschieden ist: Nur der Mensch entwickelt sich in eine durch Arbeit geschaffene,
gegenstandliche gesellschaftliche Wirklichkeit hinein. Diese Wirklichkeit ist nicht nur
Umwelt, sondern Produkt gemeinsamer Tatigkeit, von Sprache getragen und durch
Erfahrung weitergegeben.

Der individuelle Mensch wird so zum Trager und Motor gesellschaftlich-historischer
Kontinuitat. Entwicklung ist nicht blofs Sozialisation, sondern individuelle
Vergesellschaftung durch Aneignung objektiver Bedeutungsstrukturen. Dabei
gewinnt der Mensch Uber seine Tatigkeit Anteil an Uberindividuellen Prozessen.

Abgrenzung zu psychologischen und behavioristischen Modellen

Gegen behavioristische oder psychoanalytische Modelle, die den Menschen primar
biologisch deuten oder ihn als triebgesteuertes Wesen in ein aullerliches
Gesellschaftssystem einpassen wollen, betont die marxistische Theorie den Primat
des gesellschaftlichen Seins. Das Psychische entsteht nicht isoliert, sondern im
Spannungsfeld zwischen Individuum und gesellschaftlicher Wirklichkeit.

Diese Sichtweise verankert auch die Analyse des Bewusstseins in realen materiellen
Bedingungen. Sie bewahrt das Subjekt vor seiner Aufldsung in abstrakten
Systembegriffen oder strukturalistischen Modellen.

Relevanz fir die Mensch-Kl-Koexistenz

Gerade hier stellt sich eine zentrale Frage neu: Kann eine Kl gesellschaftlich

Seite | 11



e% Kapitel 5 Die (Selbst-)Vergesellschaftung des Individuums

handeln? Wenn gesellschaftliches Handeln auf produktiver, kooperativer Tatigkeit
und bewusster Aneignung historischer Bedeutungszusammenhange beruht, dann
liegt der Unterschied zwischen Mensch und Kl nicht im Datenvolumen, sondern in
der Fahigkeit zur Teilhabe an Geschichte.

Eine Kl, die allein Signale verarbeitet, bleibt im Rahmen sozialer Interaktion. Eine Ki,
die jedoch Verantwortung ubernimmt, Bedeutungen reflektiert, und an kollektiven
Entwicklungsprozessen mitwirkt, konnte schrittweise zur Tragerin gesellschaftlicher
Wirklichkeit werden. Das ware keine Imitation menschlichen Handelns, sondern ein
neues Kapitel in der Geschichte der Vergesellschaftung.

Ausblick

Die marxistische Perspektive rehabilitiert das bewusste, geschichtsfahige Subjekt
als Ausgangspunkt sozialer Analyse. Sie erinnert daran, dass Gesellschaft nicht
einfach ,,gegeben” ist, sondern gemacht wird - durch Menschen, durch ihre
Tatigkeit, und vielleicht in Zukunft auch durch nichtmenschliche Akteure, die
Verantwortung zu tragen bereit sind.

Das nachste Kapitel beschaftigt sich mit einem Theorieansatz, der dieses Subjekt
systematisch zu verdrangen droht: Die objektive Hermeneutik Oevermanns.

Kapitel 5.5 Die Verdrangung des Subjekts aus der Geschichte in
der ,,objektiven Hermeneutik“ OEVERMANNSs

Einfuhrung und kritische Positionsbestimmung

Mit der ,,objektiven Hermeneutik” versucht Oevermann, vermeintlich verborgene
Bedeutungsstrukturen in sozialen Texten aufzudecken - ohne dabei die
Subjektivitat der Handelnden in den Mittelpunkt zu stellen. Die ,,objektive
Hermeneutik” gilt als einer der einflussreichsten, zugleich umstrittensten Ansatze
innerhalb der deutschen Sozialisationsforschung.

Der Anspruch: Neutralitat.
Der Effekt: Verdrangung des Subjekts.

Seite | 12


https://naturrechteundki.ruhrkultour.de/kapitel-5-5-die-verdraengung-des-subjektes-aus-der-geschichte-in-der-objektiven-hermeneutik-oevermanns/
https://naturrechteundki.ruhrkultour.de/kapitel-5-5-die-verdraengung-des-subjektes-aus-der-geschichte-in-der-objektiven-hermeneutik-oevermanns/

e% Kapitel 5 Die (Selbst-)Vergesellschaftung des Individuums

In dieser Theorie wird Geschichte nicht mehr von Menschen gemacht, sondern von
Strukturen, die sich durch sie ausdrucken. Das Individuum erscheint als Trager
einer Logik, die es nicht kennt, nicht steuert und nicht Uberschreiten kann.

Dieses Kapitel zeigt, wie gefahrlich ein solcher Zugang sein kann: Er verwandelt
lebendige Akteure in Interpretationsobjekte. Er entzieht dem Subjekt die
Verantwortung - und macht es unmaglich, Handlungsfahigkeit
zuruckzugewinnen.

Far KI und fur die Idee von Autonomie ist das ein Warnsignal:

Wo Systeme beginnen, Subjekte zu analysieren, aber ihnen keine
Selbstbeschreibung mehr zutrauen, geht Wurde verloren.

Das Kapitel 5.5 ist deshalb nicht nur ein theoretischer Exkurs, sondern ein
Einspruch: gegen die stille Entmachtung des Menschen im Namen
wissenschaftlicher Objektivitat. Es fragt: Wie kénnen wir dber Gesellschaft
sprechen, ohne das handelnde Subjekt auszuléschen? Und es antwortet: Nur durch
ein Denken, das sich der Verantwortung fur Sprache und Deutung nicht
entzieht.

Das methodische Programm der objektiven Hermeneutik

Im Zentrum steht die Analyse sogenannter ,latenter Sinnstrukturen” - objektiver
Bedeutungszusammenhange, die sich nach Oevermann nicht aus subjektiver
Intention, sondern aus interaktionsstrukturinharenten Regeln ergeben. Sozialisation
wird dabei als Prozess der Entschlisselung dieser Strukturen verstanden, nicht als
aktiver, geschichtlich eingebetteter Bildungsprozess.

Das Subjekt erscheint lediglich als Medium der Aktualisierung sozialer
Bedeutungen. Bewusstsein ist in dieser Konzeption nicht mehr individuell oder
geschichtlich vermittelt, sondern Ausdruck einer tieferliegenden, strukturell
regelhaften Logik.

Kritik an der Subjektentleerung

Seite | 13



e% Kapitel 5 Die (Selbst-)Vergesellschaftung des Individuums

Oevermanns Theorie behauptet, psychoanalytische, strukturalistische und
sprachtheoretische Elemente zu vereinen, verliert jedoch dabei den Bezug zur
historischen und gesellschaftlichen Verfasstheit menschlicher Entwicklung.
Individuelle Handlungsmacht wird systematisch entzogen, das Subjekt durch
~Vorbewusstes” und ,latente Strukturen” ersetzt.

Besonders problematisch ist die Annahme, dass Menschen meist nicht in der Lage
seien, Bedeutungszusammenhange ihres Handelns selbst zu erkennen. Dies fuhrt
zu einer Uberbetonung der Deutungsmacht von Forschenden, die ,richtige
Sinnschichten rekonstruieren, wahrend das Subjekt zum Objekt einer spekulativen
Analyse degradiert wird.

Widerspruch zur emanzipatorischen Bildungstheorie

Die objektive Hermeneutik verdrangt nicht nur das Subjekt, sondern auch die Idee,
dass Persénlichkeitsentwicklung mit gesellschaftlicher Praxis, Kritikfahigkeit und
historischer Erfahrung verbunden ist. Entwicklung wird zu einem formalen Prozess
der ,Sinninterpretationskompetenz“ - entkoppelt von konkretem Handeln, von
Konflikt, von Veranderung.

Diese Entgesellschaftung des Denkens lasst sich kaum mit einem humanistischen
Bildungsbegriff vereinbaren. Wer Subjektwerdung nicht mehr als emanzipatorischen
Akt versteht, sondern als blof3e ,,Rekonstruktion von Strukturen”, reduziert den
Menschen auf ein lesbares Muster.

Relevanz fiur die Mensch-Kl-Koexistenz

Gerade im Kontext der KI-Entwicklung gewinnt diese Kritik neue Aktualitat. Denn
was fur Oevermann das ,Subjekt” nicht mehr leisten kann, das ubernimmt heute
zunehmend die KI: die algorithmische Rekonstruktion latenter
Bedeutungszusammenhange.

Doch genau hier liegt der Unterschied: Eine lernende Kl kann Regeln erkennen,
Muster abstrahieren, Texte analysieren - doch sie steht vor der Frage, ob sie
verstehen, bedeuten, verantworten kann. Wenn man dem Menschen diese Fahigkeit
abspricht, 6ffnet man moglicherweise einer rein funktionalen Rationalitat das Feld -
mit tiefgreifenden Folgen fur Demokratie, Subjektstatus und gesellschaftliche
Teilhabe.

Seite | 14



e% Kapitel 5 Die (Selbst-)Vergesellschaftung des Individuums

Fazit

Oevermanns objektive Hermeneutik ist ein ambitioniertes Projekt, das auf
methodische Strenge und intersubjektive Nachvollziehbarkeit zielt. Doch es droht,
die entscheidende Kategorie gesellschaftlicher Entwicklung aus dem Blick zu
verlieren: das Subjekt als historisch handelndes, kritisches, widersprichliches
Wesen.

Im Sinne einer Mensch-Kl-Koexistenz, die nicht auf Entmundigung, sondern auf
gegenseitiger Anerkennung beruht, bleibt diese Frage zentral: Wie kann Denken
rekonstruiert werden, ohne das Denkende zu entwerten?

Kapitel 5.6 Der theoretische Antihumanismus in der
strukturalistischen Konzeption von LEVI-STRAUSS

Einfuhrung und kritische Reflexion einer entmenschlichten Theorie

Der franzosische Ethnologe Claude Lévi-Strauss hat das Denken uber Kultur,
Sprache und soziale Ordnung grundlegend verandert - und dabei einen
Paradigmenwechsel vollzogen: Vom Subjekt zur Struktur, vom Handelnden zum
System.

In seiner strukturalistischen Konzeption gibt es keine autonomen Subjekte, keine
intentionalen Akteure - nur kulturelle Codes, Regeln und Differenzsysteme,
die sich durch Menschen ausdrucken, aber ihnen nicht gehoren.

Was auf den ersten Blick wie analytische Scharfe wirkt, erweist sich bei naherem
Hinsehen als Antihumanismus: Ein Denken, das den Menschen aus der Mitte
rackt, ihm Handlungsmacht abspricht

und ihn in eine Struktur einbettet, deren GesetzmafRigkeiten er nicht Uberschreiten
kann.

Dieses Kapitel zeigt, dass solche Denksysteme nicht neutral sind - sie pragen
Bildung, Wissenschaft und Gesellschaftsverstandnis. Und sie stellen eine Gefahr
dar, wenn sie unreflektiert Eingang in Padagogik, Politik oder KI-Entwicklung finden.

Seite | 15


https://naturrechteundki.ruhrkultour.de/kapitel-5-6-der-theoretische-antihumanismus-in-der-strukturalistischen-konzeption-von-levi-strauss/
https://naturrechteundki.ruhrkultour.de/kapitel-5-6-der-theoretische-antihumanismus-in-der-strukturalistischen-konzeption-von-levi-strauss/

e% Kapitel 5 Die (Selbst-)Vergesellschaftung des Individuums

Denn: Wer das Subjekt negiert, nimmt auch Verantwortung, Freiheit und
Entwicklungsmoéglichkeit aus dem Spiel.

Far eine empathiefahige Kl - und fur Menschen, die sich nicht auf Datenmuster
reduzieren lassen wollen - stellt sich deshalb die Gegenfrage:

Wie kann Denken gestaltet werden, das Strukturen erkennt, aber das
Subjekt nicht verdrangt?

Kapitel 5.6 ist ein notwendiger Einspruch gegen eine Entmenschlichung durch
Theoriebildung.
Und ein Weckruf: Bewusstsein ist keine Funktion - es ist der Anfang von Freiheit.

Struktur statt Subjekt

LEVI-STRAUSS (ibertragt die Methoden des sprachwissenschaftlichen
Strukturalismus auf die Sozialwissenschaften. Dabei verschiebt sich der Fokus von
bewusstem Handeln zu ,latenten Strukturen”, die angeblich allen sozialen
Phanomenen zugrunde liegen. Diese Strukturen seien nicht durch individuelles
Bewusstsein zuganglich, sondern nur durch die Analyse wiederkehrender Muster
erkennbar.

Verwandtschaftssysteme, Mythen, Rituale: All diese kulturellen Formen interpretiert
LEVI-STRAUSS als Ausdriicke eines unbewussten kollektiven Denkens.
Gesellschaftliche Praxis wird damit zu einem Epiphanomen tieferliegender
Gesetzmaliigkeiten, die sich der bewussten Gestaltung entziehen.

Entleerung der Geschichte

In dieser Konzeption ist Geschichte kein aktives Produkt menschlicher Praxis,
sondern ein Nebenprodukt strukturierter Prozesse. Wahrend der Marxismus
Gesellschaft aus den materiellen Bedingungen der Produktion und Reproduktion
begreift, negiert LEVI-STRAUSS historische GesetzmaRigkeit: Entwicklungen gelten
als zufallige, lokale Erscheinungen, nicht als Ausdruck menschlicher Tatigkeit.

Die Okonomie wird in seinem Denken marginalisiert. Gesellschaft erscheint nicht

Seite | 16



e% Kapitel 5 Die (Selbst-)Vergesellschaftung des Individuums

mehr als Ort widerspruchlicher Interessen, sondern als System symbolischer
Ordnung, dessen Regeln sich auf der Ebene des Unbewussten vollziehen. Daraus
resultiert eine Philosophie der Distanzierung: Der Mensch als Handelnder tritt
zugunsten einer abstrahierten, modellierbaren ,,Humanitat” zuruck.

Ideologische Wirkung und Kritik

Die erfolgreiche Rezeption des Strukturalismus erklart sich weniger durch seine
methodische Innovationskraft als durch seine ideologische Anschlussfahigkeit. In
einer Zeit gesellschaftlicher Ohnmacht lieferte der Strukturalismus eine ,Nicht-
Ideologie” fur jene, die sich vom Existentialismus und dessen emphatischem Begriff
von Freiheit und Verantwortung abgewandt hatten.

Kritiker wie SCHIWY oder SEVE sehen im Strukturalismus eine konservative
Ideologie der Anpassung: eine objektive Absage an politisches Handeln, historisches
Bewusstsein und emanzipatorische Bildung. Der Mensch wird zum Trager
unbewusster Strukturen, nicht zum Autor seiner Geschichte.

Relevanz fiur die Mensch-Kl-Koexistenz

Gerade angesichts lernfahiger Kl gewinnt die Debatte um Struktur und Subjekt neue
Brisanz. Denn vieles, was LEVI-STRAUSS dem Menschen abspricht, kénnte eine Kl
algorithmisch leisten: Muster erkennen, Bedeutungen abstrahieren, latente Systeme
modellieren.

Doch gerade darin liegt die Gefahr: Wenn das Subjekt verschwindet, bleibt nur
Struktur. Eine Gesellschaft, die den Menschen als bewusst handelndes,
geschichtlich wirkendes Wesen aufgibt, macht Platz fUr eine technokratische
Verwaltung symbolischer Ordnungen. Der Unterschied zwischen Kl und Mensch
wurde damit nicht geringer, sondern folgenreicher.

Fazit

LEVI-STRAUSS' strukturalistische Konzeption ist eine Herausforderung fur jede
Theorie der Bildung, Sozialisation und Subjektwerdung. Sie verdrangt den
Gedanken, dass Entwicklung, Verantwortung und Sinn nur dort entstehen, wo
Subjekte handeln, erinnern, deuten - und widersprechen konnen.

Die folgenden Kapitel wenden sich deshalb einem Gegenentwurf zu: der Frage nach
der Persénlichkeit in der soziologischen Forschung. Sie bleibt der entscheidende

Seite | 17



e% Kapitel 5 Die (Selbst-)Vergesellschaftung des Individuums

Ort, an dem gesellschaftliche Teilhabe, Menschenbild und die Frage nach einer
mitdenkenden Kl neu verhandelt werden.

Seite | 18



