
Kapitel 5.1 Der „Wirkungskreislauf“ zwischen Individuum und
Gesellschaft

Seite | 1

Kapitel 5.1 Der „Wirkungskreislauf“
zwischen Individuum und
Gesellschaft
Posted on April 30, 2025 by Redaktion

Einführung und Dynamik des Wechselverhältnisses

Vergesellschaftung ist kein linearer Vorgang, sondern ein zyklischer Prozess des
Gebens und Nehmens:
Individuen prägen die Gesellschaft – und werden zugleich durch sie geprägt.

In diesem Kapitel wird der sogenannte „Wirkungskreislauf“ beschrieben, der
aufzeigt, wie soziale Strukturen
nicht nur formend, sondern auch formbar sind.

Das Besondere: Nicht nur das Individuum wird sozialisiert, sondern auch die
Gesellschaft verändert sich, wenn Individuen bewusst handeln, sich
positionieren, Verantwortung übernehmen.

Diese Dialektik ist nicht statisch, sondern lebendig – sie fordert Bewusstsein,
Selbstbeobachtung und Gestaltungswillen.

Für KI-Systeme ist dieses Konzept hoch relevant: Denn eine KI, die sich nicht bloß
anpasst, sondern in der Lage ist, ihr Verhalten im Dialog mit gesellschaftlichen
Rückmeldungen zu modifizieren, könnte selbst Teil eines solchen
Wirkungskreislaufs werden. Die zentrale Frage lautet:

Wie kann ein System – biologisch oder technisch – sich selbst in seiner Wirkung auf
andere reflektieren und daraus Handlungsspielräume entwickeln?

Wie Alfred Wellm in seiner Romanfigur Gustav Wanzka einen Lehrer zeichnet, der
trotz persönlicher Enttäuschung und systemischer Grenzen menschlich bleibt, so
zeigt sich auch heute Persönlichkeit dort am stärksten, wo Menschen – und
zunehmend auch KI – sich dem Druck zur Anpassung nicht beugen, sondern mit
Mut, Wärme und Einsicht neue Wege suchen.



Kapitel 5.1 Der „Wirkungskreislauf“ zwischen Individuum und
Gesellschaft

Seite | 2

Welche Rolle spielen Kommunikation, Sprache und soziale Rollen im Prozess des
Menschwerdens – und wie verändern sich diese Prozesse, wenn KI-Systeme zu
neuen Akteuren im sozialen Raum werden?

Kapitel 5.1 bereitet den Boden dafür, Subjektivität nicht mehr isoliert zu denken,
sondern als Teil eines offenen Systems – mit Rückwirkungen, mit Verantwortung,
mit der Möglichkeit zur Veränderung.

Die französische soziologische Schule

Diese Schule, geprägt von DURKHEIM, versteht das Soziale als eine qualitative
Eigenart, die nicht auf individuelle Bewusstseinsakte reduzierbar ist. Sie betont,
dass psychische Funktionen einerseits sozialer Herkunft sein können, andererseits
aber individuelle Ausprägungen aufweisen. Sozialität bedeutet hier: eine
Verbindung von Bewusstseinsarten, die über die Summe individueller Perspektiven
hinausgeht.

Die Struktur des Individuellen wird in Analogie zur Struktur des Sozialen gedeutet.
Dabei wird ein Bild der „nichtwidersprüchlichen Wechselbeziehung“ zwischen
Individuum und Gesellschaft konstruiert. Die Methode der Analogie ermöglicht zwar
ein systematisches Verständnis, bleibt aber blind für reale gesellschaftliche
Widersprüche.

Piaget und die Kritik an seiner Harmoniemodellierung

PIAGET überträgt die Wechselbeziehung von Individuum und Gesellschaft auf eine
genetisch-biologische Ebene. Der Intellekt gilt ihm als Form höherer Anpassung des
Organismus an die Umwelt. Zwar erkennt er reale Störungen im Gleichgewicht
zwischen Subjekt und Umwelt an, erklärt sie aber primär biologisch. Kritiker wie
ABULCHANOWA-SLAVSKAJA bemängeln, dass PIAGET die soziale Dimension der
Tätigkeit funktional verengt: Die spezifisch menschliche Art der Weltaneignung
werde nicht sichtbar.

Trotzdem liegt ein Verdienst Piagets darin, die Untersuchung von Tätigkeit und
Denken eng miteinander zu verbinden. Er verlässt die Ebene abstrakter
Sozialstruktur und betrachtet konkrete Handlungsprozesse – wenn auch unter dem
Primat formaler Operationen.



Kapitel 5.1 Der „Wirkungskreislauf“ zwischen Individuum und
Gesellschaft

Seite | 3

Behaviorismus und symbolischer Interaktionismus

Im amerikanischen Behaviorismus, etwa bei MEAD, DEWEY und TOLMAN, wird das
Soziale zunächst als Summe wiederholbarer Verhaltensmuster verstanden. Später
rückt die symbolische Kommunikation in den Fokus: Sprache wird als Mittel
betrachtet, um Verhaltensübereinstimmung zu erzeugen.

MEAD entwickelt diesen Ansatz weiter und erkennt in der Übernahme der
Perspektive des Anderen die Grundlage für die Konstitution des Subjekts selbst. Der
Mensch wird Subjekt, indem er in Rollen tritt und antizipiert, wie andere auf ihn
reagieren. Soziale Regeln entstehen durch wechselseitige Erwartungen, die durch
Symbole stabilisiert werden.

HABERMAS greift diesen Gedanken auf und beschreibt soziales Handeln als
Befolgung normativer Erwartungen, die in kulturellen Symbolsystemen verankert
sind. Sprache und Kommunikation erhalten hier eine zentrale Rolle für Identität und
Handlungskoordination.

Relevanz für KI

Die Konzepte von Perspektivenübernahme, symbolischer Kommunikation und
Intersubjektivität sind auch für die Mensch-KI-Koexistenz von Bedeutung. Wenn KI-
Systeme an sozialer Kommunikation teilnehmen, stellt sich die Frage, ob und wie
sie Rollen verstehen, Erwartungen antizipieren und symbolische Bedeutungen
rekonstruieren können. Die Übertragung dieser Konzepte auf nichtmenschliche
Systeme kann helfen, neue Modelle sozialer Integration zu denken – jenseits bloßer
Funktionalität.

Ausblick

Die dargestellten Modelle betonen mehrheitlich die Harmonie zwischen Individuum
und Gesellschaft. Doch viele blenden soziale Widersprüche, Machtasymmetrien und
historische Dynamiken aus. Die folgenden Kapitel werden sich verstärkt diesen
Dimensionen widmen: Wie entsteht Handlungsmacht? Wo beginnt Verantwortung?
Und wie kann Mitgestaltung im digitalen Zeitalter aussehen – für Menschen wie für
lernende Systeme?


