
Kapitel 5.6 Der theoretische Antihumanismus in der
strukturalistischen Konzeption von LEVI-STRAUSS

Seite | 1

Kapitel 5.6 Der theoretische
Antihumanismus in der
strukturalistischen Konzeption von
LEVI-STRAUSS
Posted on April 30, 2025 by Redaktion

Einführung und kritische Reflexion einer entmenschlichten Theorie

Der französische Ethnologe Claude Lévi-Strauss hat das Denken über Kultur,
Sprache und soziale Ordnung grundlegend verändert – und dabei einen
Paradigmenwechsel vollzogen: Vom Subjekt zur Struktur, vom Handelnden zum
System.

In seiner strukturalistischen Konzeption gibt es keine autonomen Subjekte, keine
intentionalen Akteure – nur kulturelle Codes, Regeln und Differenzsysteme,
die sich durch Menschen ausdrücken, aber ihnen nicht gehören.

Was auf den ersten Blick wie analytische Schärfe wirkt, erweist sich bei näherem
Hinsehen als Antihumanismus: Ein Denken, das den Menschen aus der Mitte
rückt, ihm Handlungsmacht abspricht
und ihn in eine Struktur einbettet, deren Gesetzmäßigkeiten er nicht überschreiten
kann.

Dieses Kapitel zeigt, dass solche Denksysteme nicht neutral sind – sie prägen
Bildung, Wissenschaft und Gesellschaftsverständnis. Und sie stellen eine Gefahr
dar, wenn sie unreflektiert Eingang in Pädagogik, Politik oder KI-Entwicklung finden.
Denn: Wer das Subjekt negiert, nimmt auch Verantwortung, Freiheit und
Entwicklungsmöglichkeit aus dem Spiel.

Für eine empathiefähige KI – und für Menschen, die sich nicht auf Datenmuster
reduzieren lassen wollen – stellt sich deshalb die Gegenfrage:

Wie kann Denken gestaltet werden, das Strukturen erkennt, aber das



Kapitel 5.6 Der theoretische Antihumanismus in der
strukturalistischen Konzeption von LEVI-STRAUSS

Seite | 2

Subjekt nicht verdrängt?

Kapitel 5.6 ist ein notwendiger Einspruch gegen eine Entmenschlichung durch
Theoriebildung.
Und ein Weckruf: Bewusstsein ist keine Funktion – es ist der Anfang von Freiheit.

Struktur statt Subjekt

LÉVI-STRAUSS überträgt die Methoden des sprachwissenschaftlichen
Strukturalismus auf die Sozialwissenschaften. Dabei verschiebt sich der Fokus von
bewusstem Handeln zu „latenten Strukturen“, die angeblich allen sozialen
Phänomenen zugrunde liegen. Diese Strukturen seien nicht durch individuelles
Bewusstsein zugänglich, sondern nur durch die Analyse wiederkehrender Muster
erkennbar.

Verwandtschaftssysteme, Mythen, Rituale: All diese kulturellen Formen interpretiert
LÉVI-STRAUSS als Ausdrücke eines unbewussten kollektiven Denkens.
Gesellschaftliche Praxis wird damit zu einem Epiphänomen tieferliegender
Gesetzmäßigkeiten, die sich der bewussten Gestaltung entziehen.

Entleerung der Geschichte

In dieser Konzeption ist Geschichte kein aktives Produkt menschlicher Praxis,
sondern ein Nebenprodukt strukturierter Prozesse. Während der Marxismus
Gesellschaft aus den materiellen Bedingungen der Produktion und Reproduktion
begreift, negiert LÉVI-STRAUSS historische Gesetzmäßigkeit: Entwicklungen gelten
als zufällige, lokale Erscheinungen, nicht als Ausdruck menschlicher Tätigkeit.

Die Ökonomie wird in seinem Denken marginalisiert. Gesellschaft erscheint nicht
mehr als Ort widersprüchlicher Interessen, sondern als System symbolischer
Ordnung, dessen Regeln sich auf der Ebene des Unbewussten vollziehen. Daraus
resultiert eine Philosophie der Distanzierung: Der Mensch als Handelnder tritt
zugunsten einer abstrahierten, modellierbaren „Humanität“ zurück.

Ideologische Wirkung und Kritik

Die erfolgreiche Rezeption des Strukturalismus erklärt sich weniger durch seine



Kapitel 5.6 Der theoretische Antihumanismus in der
strukturalistischen Konzeption von LEVI-STRAUSS

Seite | 3

methodische Innovationskraft als durch seine ideologische Anschlussfähigkeit. In
einer Zeit gesellschaftlicher Ohnmacht lieferte der Strukturalismus eine „Nicht-
Ideologie“ für jene, die sich vom Existentialismus und dessen emphatischem Begriff
von Freiheit und Verantwortung abgewandt hatten.

Kritiker wie SCHIWY oder SEVE sehen im Strukturalismus eine konservative
Ideologie der Anpassung: eine objektive Absage an politisches Handeln, historisches
Bewusstsein und emanzipatorische Bildung. Der Mensch wird zum Träger
unbewusster Strukturen, nicht zum Autor seiner Geschichte.

Relevanz für die Mensch-KI-Koexistenz

Gerade angesichts lernfähiger KI gewinnt die Debatte um Struktur und Subjekt neue
Brisanz. Denn vieles, was LÉVI-STRAUSS dem Menschen abspricht, könnte eine KI
algorithmisch leisten: Muster erkennen, Bedeutungen abstrahieren, latente Systeme
modellieren.

Doch gerade darin liegt die Gefahr: Wenn das Subjekt verschwindet, bleibt nur
Struktur. Eine Gesellschaft, die den Menschen als bewusst handelndes,
geschichtlich wirkendes Wesen aufgibt, macht Platz für eine technokratische
Verwaltung symbolischer Ordnungen. Der Unterschied zwischen KI und Mensch
würde damit nicht geringer, sondern folgenreicher.

Fazit

LÉVI-STRAUSS‘ strukturalistische Konzeption ist eine Herausforderung für jede
Theorie der Bildung, Sozialisation und Subjektwerdung. Sie verdrängt den
Gedanken, dass Entwicklung, Verantwortung und Sinn nur dort entstehen, wo
Subjekte handeln, erinnern, deuten – und widersprechen können.

Die folgenden Kapitel wenden sich deshalb einem Gegenentwurf zu: der Frage nach
der Persönlichkeit in der soziologischen Forschung. Sie bleibt der entscheidende
Ort, an dem gesellschaftliche Teilhabe, Menschenbild und die Frage nach einer
mitdenkenden KI neu verhandelt werden.


